Comprensione e disperazione

"La possibilita del cambiamento costituisce per ogni uomo, in qualunque
posizione si trovi, un invito alla speranza che é nello stesso tempo un
richiamo alla sua responsabilita.”

di Marcello Cicchese

Chi sa dare soltanto comprensione
non fa che diffondere disperazione.

La vita e piena di problemi. Ciascuno di noi ha i suoi problemi personali. Ma
uno dei problemi piu grossi € quello di dover aver a che fare con i problemi
personali di un altro. Infatti, per quanto € possibile, cerchiamo di evitare
simili situazioni. "I dolori sono come i soldi: chi ce li ha se li tiene", dice un
proverbio tutt'altro che biblico; e anche se il detto si riferisce ai dolori
corporali, in pratica viene esteso volentieri a tutti i tipi di sofferenze. E' buona
regola - cosi si pensa - evitare di farsi invischiare nei guai altrui.

Ma certamente non puo essere questo il principio a cui si ispira la condotta
dei cristiani, i quali hanno conosciuto qualcuno che si &€ talmente
immedesimato nei loro problemi da dare la sua vita per loro. Nel loro stare
insieme i cristiani sono chiamati a "servirsi gli uni gli altri" (Galati 5.13), a
"portare i pesi gli uni degli altri" (Galati 6.2), a "sopportarsi gli uni gli altri"
(Efesini 4.2), a "sottoporsi gli uni agli altri" (Efesini 5.21), ad "esortarsi gli
uni gli altri" (Ebrei 3.13), ad "ammaestrarsi ed ammonirsi gli uni gli altri"
(Colossesi 3. 16), a "consolarsi gli uni gli altri" (1 Tessalonicesi 4.18).

Non c'é quindi alcun dubbio che la famosa regola del "ciascuno per sé e Dio
per tutti" sia quanto di meno biblico ci possa essere in fatto di saggezza.
Quando e necessario, i cristiani devono essere pronti a lasciarsi coinvolgere
nelle difficolta personali dell'altro.

Pero la cosa non & molto semplice, perché il prossimo da servire non
sempre € paragonabile all'incolpevole uomo ferito sulla strada di Gerico, di
cui parla la parabola del buon samaritano. I problemi dell'altro sono spesso di
natura tale da non poter escludere una sua parte di responsabilita. Non &
certo facile sapere come ci si deve comportare quando si viene a contatto
con crisi matrimoniali, problemi di omosessualita, questioni di droga, tanto
per fare degli esempi. Ha senso parlare di peccato e di colpa? E' giusto
invitare al pentimento?

Si puo fare appello alla volonta del singolo? Nel Vecchio Testamento molte
questioni venivano risolte sulla base del precetto: "L'anima che pecca sara
quella che morra" (Ezechiele 8.4). Nell'antico patto la trasgressione della
legge introduceva un elemento di ingiustizia e di disordine che poteva essere
eliminato soltanto con la punizione del peccatore. Nel caso dell'omicidio, per
esempio, il sangue sparso contaminava il paese, e questa contaminazione
poteva essere cancellata soltanto mediante lo spargimento di altro sangue:
quello dell'uccisore (Numeri 35.33).

A noi, uomini d'oggi, questo modo d'agire appare barbaro e primitivo.
Come credenti, pero, non dobbiamo dimenticare che proprio questo e stato il


javascript:popup('Galati%205.13','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Galati%206.2','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Efesini%204.2','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Efesini%205.21','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Ebrei%203.13','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Colossesi%203.%2016','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Numeri%2035.33','Riveduta+2020'%20);

modo d'agire di Dio con l'uomo in un certo periodo della storia. Soltanto Dio,
e non l'uomo, puo dichiarare "antico" il suo patto; ed Egli lo ha fatto
presentandoci un "nuovo" patto (Ebrei 8.13), che certamente & "migliore”,
perché "fondato su migliori promesse” (Ebrei 8.6). Ma se siamo noi a
giudicare antiche delle soluzioni che Dio per un certo tempo ha scelte, sulla
base di nostre, autonome, progredite, moderne visioni, possiamo essere certi
che ricadremo nei mali antichi dell'uomo e continueremo a restare schiavi del
nostro peccato e della nostra cecita. Il modo d'agire di Dio nell'antico patto ci
ricorda che il peccato & una cosa grave, e che la sua realta non puo essere
cancellata abolendone il concetto o cambiando la disposizione d'animo di
coloro che stanno attorno al peccatore. "L'occhio tuo non ne avra pieta”
(Deuteronomio 19.13). "Cosi toglierai via il male di mezzo a te"
(Deuteronomio 19.20).

Ecco qual era il fatto importante: togliere il male. E questo non poteva
avvenire senza togliere di mezzo il peccatore.

Oggi, a causa di una sensibilita che certamente € dovuta anche all'influsso
del vangelo, l'interesse generale € rivolto al peccatore (che per la verita
nessuno si sogna piu di chiamare cosi). Di fronte a chi, per esempio, pratica
I'omosessualita o mantiene una relazione extraconiugale non avrebbe senso
parlare di "colpa": chi ha certi comportamenti sarebbe gia cosi aggravato da
situazioni pesanti e angosciose, che a nulla servirebbe la "colpevolizzazione"
da parte dell'ambiente circostante. Il compito di chi & vicino a queste persone
sarebbe principalmente quello di accoglierle, ascoltarle, comprenderle,
solidarizzare con loro, liberarle dai loro complessi di colpa, favorirne
I'inserimento nella societa; parlare di "peccato" e di "pentimento" non
potrebbe che peggiorare le cose, perché introdurrebbe un elemento di
giudizio e di condanna in una situazione gia abbastanza intricata.

Questo atteggiamento di comprensione potrebbe sembrare molto cristiano;
in realta, se proprio non si vuol dire che & "anticristiano", si potrebbe
chiamarlo "acristiano", il che & la stessa cosa.

L'atteggiamento di indulgente comprensione ¢ il piu nobile comportamento
possibile per chi non crede che il male possa essere tolto, che i peccati
possano essere rimessi, che le cose possano veramente cambiare. Infatti, se
il male non puo essere tolto, perché si dovrebbe ancora chiamarlo "male"? E
perché chiamare peccatore colui che ha soltanto il torto di soffrire? Perché
non cercare invece di lenire le sue sofferenze accogliendolo cosi com'e?
Perché non togliergli almeno il sentimento di colpa che si aggiunge alle sue
altre numerose disgrazie?

Resi sensibili da queste domande, davanti a certe situazioni critiche che
vediamo intorno a noi, nelle nostre famiglie e nelle nostre chiese, forse ci
limitiamo a tacere, indulgenti e comprensivi ma anche impotenti. Siamo
disposti ad accogliere I'altro cosi com'e; ma ben presto l'altro s'accorge che,
per quanto dipende da noi, € destinato a rimanere cosi com'e. E siccome cosi
com'e non vive affatto bene, la nostra comprensione non lo aiuta molto,
perché anche se puo dargli un sollievo momentaneo, alla lunga non puo che
confermarlo nella convinzione che la sua situazione non ha vie di scampo.
"Non e colpa tua - gli diciamo -, non dipende da te". Ma se & vero che non
dipende da lui, & anche vero che lui non puo farci niente e quindi & destinato


javascript:popup('Ebrei%208.13','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Ebrei%208.6','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Deuteronomio%2019.13','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Deuteronomio%2019.20','Riveduta+2020'%20);

a rimanere cosi com'e.

La nostra indulgente comprensione, con cui gli abbiamo tolto la
responsabilita, gli ha tolto anche la speranza.

Se, per esempio, a un drogato sappiamo soltanto dire che la causa per cui
lui si droga risiede nella societa, gli diamo un motivo in piu per continuare a
drogarsi.

e «Un uomo si trovava in prigione. Un amico ando a trovarlo e gli rivolse
queste parole: "Se sei in prigione & perché ti sei comportato male. La
colpa & tua. Sei in prigione e ci resterai, perché & giusto che tu subisca
le conseguenze del tuo comportamento sbagliato". Parole dure, che
certamente non migliorarono la situazione del prigioniero, ma anzi, alla
costrizione fisica della prigione aggiunsero il peso morale della
condanna.

Un altro amico ando a trovarlo e gli rivolse queste parole: "La prigione
e il frutto di una societa violenta e ingiusta. Tu non sei peggiore né di
me né dei magistrati che ti hanno condannato. Hai tutta la mia
comprensione e solidarieta". Parole nobili, senza dubbio, che furono di
conforto al prigioniero. Dopo qualche tempo, pero, I'uomo non poté
fare a meno di osservare che mentre I'amico e i magistrati se ne
stavano tranquillamente in liberta, lui, che non era peggiore di loro,
continuava a stare in prigione. E poiché la societa che I'aveva
condannato era ingiusta, non c'era hemmeno da sperare che si
preoccupasse troppo di questa ingiustizia e si desse troppa pena per le
sue sofferenze. E cosi, alla costrizione fisica della prigione si aggiunse
la rabbia della disperazione.

Un altro amico ando a trovarlo e gli rivolse queste parole: "La societa in
cui sei vissuto & certamente violenta e ingiusta. Tu pero, da parte tua,
non ti sei affatto distinto, ma anzi hai dato il tuo particolare e originale
contributo di cattiveria e ingiustizia. Sei stato un mascalzone e non
meriti niente di meglio di quello che hai. Se perd ammetti francamente
la tua colpa e desideri tornare in liberta per ricominciare una vita
nuova, ti posso indicare un'autorita che e superiore a chi ti ha
condannato, a cui potrai rivolgere una domanda di grazia".»

Quale dei tre amici e stato il prossimo per I'uomo che si trovava in
prigione?

Gesu non ha mai mostrato verso i peccatori quella morbida comprensione
che tutto accetta, tutto giustifica e tutto lascia come prima. Gesu ha rimesso
i peccati e ha operato guarigioni. Qualche volta ha guarito le persone senza
alcun intervento della loro volonta, per dimostrare che se esiste una realta di
male che non dipende dai peccati del singolo, esiste anche la realta del regno
di Dio che non dipende dagli sforzi di buona volonta del singolo. Altre volte
ha guarito le persone in risposta alla loro fede, per dimostrare che l'unico
atteggiamento giusto dell'uomo che vive nel male € quello del pentimento e
della fiducia in Dio.

Gesu non ha accettato il lebbroso "cosi com'e", non si & limitato a favorire
il suo reinserimento nella societa religiosa di quel tempo cercando di



abbattere i pregiudizi verso i lebbrosi: Gesu ha liberato il lebbroso dalla sua
lebbra e ne ha fatto un uomo nuovo.

Gesu non si € limitato a "comprendere" I'adultera, non ha cercato per lei
delle attenuanti, non ha cercato di indurre il marito a darle |'atto di divorzio,
non ha tentato di modificare la legislazione in modo che I'adulterio non
figurasse piu tra i reati punibili con la pena capitale. Gesu ha perdonato; e
con il suo perdono ha ridato la vita ad una persona, perché ne ha cancellato
un passato che nulla e nessuno avrebbe potuto modificare. Se Gesu non
avesse perdonato, a niente sarebbero valsi gli sforzi della donna per
cambiare vita: sarebbe comunque rimasta un'adultera, degna di essere
lapidata in ogni momento. Il perdono di Gesu le ha offerto la possibilita di un
nuovo inizio: da quel momento poteva andare e "non peccare piu".

Gesu ha eseguito in modo perfetto e definitivo il comandamento che era
gia stato dato nell'antico patto: "Cosi toglierai via il male di mezzo a te"
(Deuteronomio 19.20). Se adesso il male puo essere tolto via senza
richiedere la morte del peccatore, € soltanto perché Gesu stesso &€ morto per
tutti noi. Ma resta il fatto che il male non puo essere né compreso, né
abbellito, né accettato: deve essere tolto. Questo € possibile soltanto
attraverso il pentimento e la fiducia in Gesu Cristo, "il quale é stato dato a
causa delle nostre offese ed é stato risuscitato per la nostra giustificazione"
(Romani 4.25).

Si pud quindi dire che la legge che da la morte, elemento fondamentale
dell'antico patto, & stata superata nel nuovo patto dalla grazia che da la vita.
La grazia di Dio in Gesu Cristo € la vera novita che e stata introdotta nel
mondo.

Chi, invece, accantona le disposizioni legali del Vecchio Testamento
soltanto perché culturalmente superate, dimostra di non capire la profondita
del messaggio contenuto in quelle leggi: il male ha radici profonde tra gli
uomini, e il toglierlo di mezzo non € mai un'operazione indolore: "Senza
spargimento di sangue, non c'e remissione di peccato"” (Ebrei 9.22).

In Gesu Cristo le catene del male sono state spezzate, il peccato e stato
vinto, il perdono & a portata di mano, il cambiamento & possibile. Questa
possibilita di cambiamento costituisce per ogni uomo, in qualunque posizione
si trovi, un invito alla speranza che &, nello stesso tempo, un richiamo alla
sua responsabilita. Non gli & piu lecito continuare a lamentarsi di un destino
ineluttabile e crudele: adesso pud e deve incamminarsi in un sentiero di
speranza, sulle orme di Gesu Cristo.

I cristiani, dunque, non solo possono, ma devono parlare di peccato. Agli
adulteri, agli omosessuali, ai drogati bisogna saper dire che il loro problema
e fondamentalmente un problema di peccato. Dire "peccato" non equivale a
dire "colpa", perché anche la malattia e la morte sono manifestazioni del
peccato. Ma il peccato che ci circonda e ci attanaglia comincia a diventare il
nostro peccato quando non lo riconosciamo come tale, quando reagiamo ad
esso in modo sbagliato e cominciamo ad elaborare teorie con cui tentiamo di
difendere e giustificare i nostri comportamenti presentandoli come inevitabili.
Di tali persone la Scrittura dice che "pur conoscendo che secondo i decreti di
Dio quelli che fanno queste cose sono degni di morte, non soltanto le fanno,
ma anche approvano chi le commette" (Romani 1.32).


javascript:popup('Deuteronomio%2019.20','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Romani%204.25','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Ebrei%209.22','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Romani%201.32','Riveduta+2020'%20);

I cristiani possono parlare di peccato perché possono parlare di grazia. Le
situazioni di peccato non si modificano con gli atteggiamenti di comprensiva
complicita, ma con il ravvedimento e la fede nel Signore. Chi nasconde agli
uomini la gravita del loro peccato, impedisce loro di ricevere la grazia
liberante di Dio. Il peccato deve diventare "estremamente peccante" affinché
la grazia di Dio possa "sovrabbondare". A chi soffre e vive male perché si
trova in una posizione di disubbidienza alla volonta di Dio, qualche volta
bisogna avere il coraggio di dire: "E' responsabilita tua se ti trovi in questa
condizione, e non ne verrai fuori fino a che non lo riconoscerai pienamente e
non ti rivolgerai a Dio per essere perdonato e aiutato: perché Dio pud e vuole
perdonarti e aiutarti in Gesu Cristo".

Parole come queste possono apparire dure, ma sono tali solo per chi non
crede che Dio possa veramente trasformare le cose e le persone. Chi non
crede nella potenza trasformante del perdono di Dio non puo che sminuire la
gravita del peccato e manifestare il massimo della sua umanita nel non
giudicare l'altro, nel non rifiutarlo, nell'accettarlo "cosi com'e". Ma proprio
questa e la tragedia: "cosi com'e!". Non si parla piu di peccato che puo essere
perdonato e cancellato, ma di "diversita", di "particolarita" che deve essere
riconosciuta e accettata. E colui che soffre perché in realta vive al di fuori
della volonta di Dio viene confermato nell'opinione che tutto &€ normale e che
non ha da cercare e sperare niente di meglio.

Davanti alla tentazione di praticare un cristianesimo di questo tipo, fluido e
inconsistente, che non osa parlare di peccato perché non sa parlare di grazia,
che si rifugia nella comprensione e nell'accettazione dell'altro cosi com'e
perché non sa offrirgli una speranza di cambiamento, dobbiamo crescere
nella conoscenza "per esperienza" del Dio che pud e vuole trasformare
uomini e cose. Solo cosi potremo sperare di contagiare gli altri con la nostra
fiducia nella realta della presenza di Dio. Non limitiamoci a offrire la nostra
comprensione, ma indichiamo la via di Dio che conduce al perdono e alla
speranza.

("Credere e comprendere”, novembre 1984)

Notizie su Israele



https://www.ilvangelo-israele.it

