Il decimo comandamento
Dio protegge I'amicizia
di Marcello Cicchese

e « Non concupire la casa del tuo prossimo,; non concupire la moglie del
tuo prossimo, né t1 suo servo, né la sua serva, né t1 suo bue, né il suo
asino, né cosa alcuna che sia del tuo prossimo» (Esodo 20:17).

«Non si puo fare il processo alle intenzioni», si dice qualche volta. Ed e vero.
Noi possiamo giudicare fatti e parole; ma i pensieri, i desideri, i propositi di un
altro, chi puo conoscerli? Inoltre, i pensieri non danneggiano il prossimo - o
almeno cosi sembra a prima vista - e quindi non € immaginabile che qualcuno
possa essere incolpato per i suoi pensieri.

E chiaro allora che un comandamento come questo non potrebbe mai
comparire in una legislazione civile moderna. Potrei anche passare giorno e
notte a struggermi nel desiderio di appropriarmi la villa al mare del mio amico
danaroso, senza per questo rischiare di finire in galera.

Ma i comandamenti sono legge di Dio. I comandamenti non sono regole
convenzionali che gli uomini si danno per ordinare nel modo migliore i loro
rapporti, ma sono manifestazione della volonta del Creatore nei riguardi delle
sue creature.

L'ultimo comandamento ricorda allora che, in ultima istanza, il vero
legislatore e giudice degli uomini € Dio. Il Signore «conosce i cuori di tutti»
(Atti 1:24) e a Lui dobbiamo rendere conto non solo dei nostri atti, ma anche
dei nostri pensieri.

Ma il concupire di cui parla il comandamento, ben raramente era destinato a
rimanere un puro desiderio. In altri passi del Vecchio Testamento, in cui viene
usato lo stesso verbo ebraico che qui e tradotto con «concupire», si puo vedere
come ben presto al desiderio seguano i fatti (Giosue 7:21, Michea 2:2,
Deuteronomio 7:25). Si direbbe dunque che il Signore, vietando la
concupiscenza, voglia bloccare il male prima ancora che nasca, impedendone in
anticipo il «concepimento».

e « Ognuno é tentato dalla propria concupiscenza, che lo attrae e lo
seduce. Poi la concupiscenza, quando ha concepito, partorisce il peccato,
e il peccato, quando € compiuto, produce la morte» (Giacomo 1:14-15).

Nella formulazione del comandamento I'oggetto del desiderio & chiaramente
indicato ed e sostanzialmente uno solo: la «casa» del prossimo. Per casa qui
non si deve intendere un edificio, ma l'intera comunita domestica dell'uomo
libero, fatta di moglie, figli, servi, animali, cose. Il termine «casa» e usato qui
con lo stesso significato che ha nella famosa frase di Giosué: «Quanto a me e
alla casa mia, serviremo I'Eterno» (Giosue 24:15).

La casa e |'«eredita» lasciata da Dio all'uomo, il suo spazio vitale, costituito di
persone, animali e cose. In questo spazio I'uomo € chiamato da Dio a
esprimere la sua umanita negli affetti e nel lavoro. E evidente che la forma del


javascript:popup('Atti%201:24','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Giosu%207:21','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Michea%202:2','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Deuteronomio%207:25)','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Giosu%2024:15','Riveduta+2020'%20);

comandamento tiene conto della struttura patriarcale della societa di quel
tempo. La moglie, i figli, i servi, che negli elenchi del quarto e del decimo
comandamento compaiono insieme ad animali e cose, non per questo erano
considerati come oggetti. Certo, non erano persone libere, e quindi non
portavano le responsabilita che competevano al capofamiglia. Potevano essere
oggetto di concupiscenza, ma certamente non potevano concupire nel senso
inteso dal decimo comandamento.

Non e quindi il comandamento di Dio a equiparare uomini e cose, ma la
concupiscenza dell'uomo. Sono io che, nel mio egoismo, posso arrivare a
desiderare la donna di un altro con lo stesso animo con cui desidero la sua
automobile.

Ma perché non dovrei desiderare? Se il mio desiderio non si trasforma in
azione, perché dovrei essere giudicato?

L'aspirazione ad appropriarsi cio che appartiene all'ambito vitale di un altro e
una forma di ribellione a Dio. L'atteggiamento di invidia manifesta non soltanto
scontentezza per cio che si e ricevuto da Dio, ma anche propensione ad
acquietare la propria insoddisfazione con metodi propri. L'invidioso non solo
non ringrazia Dio di quello che ha, ma & anche disposto, non appena se ne
presenti I'occasione, a prendersi quello che non ha da qualunque parte gli
capiti, anche tra i beni che Dio ha concesso ad un altro. L'uomo non si
accontenta dello spazio vitale che Dio gli ha dato e non si abbassa a chiedere a
Lui «quello che il suo cuore domanda» (Salmo 37:4): occhieggia sulla proprieta
del vicino e I'appetisce. E se non sempre passa all'azione, € soltanto perché
spesso la cosa &€ materialmente impossibile, o almeno altamente rischiosa.
Cosi, anche se in apparenza non succede niente, il decimo comandamento
viene trasgredito. L'uomo pecca di ingratitudine e incredulita verso il suo
Signore.

Saremmo allora tentati di dire che il decimo comandamento riguarda soltanto
i rapporti tra Dio e I'uomo, contro una lunga tradizione che vede nei
comandamenti della seconda tavola una serie di disposizioni che regolano i
rapporti tra uomo e uomo. Si puo osservare infatti che l'infrazione al decimo
comandamento, quando esce dall'ambito puramente interno e si traduce in
azione, ricade tra le infrazioni al settimo e all'ottavo comandamento.

Ma bisogna rendersi conto che il peccato di desiderio, anche quando resta
tutto interno alla coscienza della persona, non tarda a provocare conseguenze
anche all'esterno, nell'ambito dei rapporti fra gli uomini. L'invidia, anche
guando non esplode in azioni aggressive, avvelena lentamente I'atmosfera e
sgretola in modo sotterraneo la stabilita delle buone relazioni umane. Dove c'e
invidia non ci pud essere pace; nel migliore dei casi c'e guerra fredda.

Potremmo dire allora che il decimo comandamento difende qualcosa di molto
prezioso, qualcosa che € assolutamente indispensabile ad ogni convivenza
veramente umana: l'amicizia.

L'invidia soffre del bene dell'altro. L'invidia pone un'alternativa: o sei felice tu
o sono felice io. Sembra che non si possa essere uniti nella felicita. Dove c'é
invidia, la gioia dell'uno non contagia |'altro, ma anzi gli arreca dolore.
L'invidioso, quando & felice & solo; e la solitudine ben presto gli toglie la
felicita. Allora comincia a cercarla gettando occhiate furtive sul terreno altrui:
nella pienezza dell'altro vede rispecchiato il suo vuoto, un vuoto che gli sembra


javascript:popup('Salmo%2037:4','Riveduta+2020'%20);

di poter colmare con i beni dell'altro. Cosi cerca in tutti i modi di procurarseli g,
se ci riesce, il cerchio si chiude e il giro ricomincia.

L'invidioso puo sperare di cominciare a guarire soltanto quando riesce a
individuare il suo vero male, che € la sua incapacita di far circolare la gioia.
L'invidioso non sa ricevere e trasmettere gioia. Gli sembra sempre che nel
passaggio dall'uno all'altro la gioia debba trasformarsi in dolore e il dolore in
gioia. E invece ¢ insita nella vera gioia la tendenza ad espandersi sugli altri e
ad accrescersi per una specie di gioia di ritorno che proviene dalla visione della
gioia data ad altri.

Perché, tanto per fare un esempio, quando due si sposano si fa festa in tanti?
A parte tutti i motivi secondari e poco nobili che ci si possono aggiungere, nel
fondo ci deve essere l'intuizione che la gioia, per essere completa, deve essere
condivisa. I parenti e gli amici vengono letteralmente a «rallegrarsi» con gli
sposi, cioeé a condividere la loro allegrezza. E questi si rallegrano con i parenti e
gli amici, e la loro allegrezza aumenta.

Non si puo fondare la convivenza umana soltanto su leggi e precetti, e I'uomo
piu utile alla comunita non & quello che si limita a rispettare puntigliosamente
le regole fissate e a non danneggiare materialmente il prossimo. I rapporti
veramente umani hanno bisogno di simpatia, fiducia, solidarieta,
partecipazione. E queste cose si possono trovare solo la dove ci sono uomini
capaci e desiderosi di trafficare la gioia, la vera gioia, quella che Dio ci ha
donata in Gesu Cristo.

Gesu era nella gioia perché poteva e voleva trasmettere gioia:

e «Vi ho detto queste cose, affinché la mia gtota dimori in voi e la vostra
gioia sia completa» (Giovanni 15:11).

Gesu aveva la pace perché poteva e voleva portare la pace:

e « Jo vilascio pace; vi do la mia pace. Io non vi do come il mondo da»
(Giovanni 16:32).

Gesu non era solo perché ricercava la comunione con il Padre:

e «...e milascerete solo; ma io non sono solo, perché il Padre é con me»
(Giovannil6:32).

Gesu non era solo perché era pronto a dare la sua vita per gli altri:

e <« In verita, in verita vi dico che se il granello di frumento caduto in terra
non muore, rimane solo; ma se muore produce molto frutto» (Giovanni
12:24).

Oggi si parla molto di solitudine, anche tra i cristiani, e sembra che sia un
problema complicatissimo, da prendere con mille cautele. A rischio di apparire
semplicisti e sbrigativi, bisogna dire che, almeno per chi ha conosciuto I'amore
di Dio, il senso di solitudine non & che una delle tante manifestazioni del
peccato. Ci sentiamo soli perché non ci vogliamo aprire alla gioia di Dio, perché
non sappiamo prendere parte alla gioia degli altri, perché non siamo pronti a



portare gioia a chi non I'ha. La solitudine & un frutto dell'egoismo: un egoismo
che si esprime anche nel peccato contro il decimo comandamento.

Ma proprio questo comandamento, che piu di tutti gli altri riguarda aspetti
interiori dell'uomo, ci pone di fronte a seri problemi di ubbidienza. Le azioni e
le parole si possono anche, in una certa misura, dominare. Ma i sentimenti di
invidia? gli appetiti sessuali? Si tratta di impulsi interni: come si fa a dominarli?
Forse adesso possiamo capire meglio le parole dell'apostolo Paolo:

e «...hon avrei conosciuto la concupiscenza, se la legge non avesse detto:
Non concupire» (Romani 7:7).

Adesso che la legge di Dio mi ha indicato che cos'eé la concupiscenza,
m'accorgo di esserne dominato, di non poter frenare i miei impulsi, di essere
insomma « servo di varie concupiscenze e volutta» (Tito 3:3). Non per nulla
Paolo ha scelto proprio questo comandamento per illustrare i limiti della legge
(Romani 7:7-25). Anche gli scribi sapevano dire che il primo e gran
comandamento della legge €: «Ama il Signore Iddio tuo con tutto il tuo cuore e
con tutta I'anima tua e con tutta la mente tua, e con tutta la forza tua»; e che
il secondo e: «Ama il tuo prossimo come te stesso» (Marco 12:28-34). Non &
necessaria quindi una grazia speciale per capire che dobbiamo amare Dio e il
prossimo con tutto il cuore. Ma il problema grosso € questo: come si fa? Come
si fa a «portare la testa nel cuore»? Come si fa a costringere il cuore ad amare,
guando sappiamo da Gesu che

e « édal di dentro, dal cuore degli uomini che escono cattivi pensieri,
fornicazioni, furti, omicidi, adulteri: cupidigie, malvagita, frode, lascivia,
sguardo invidioso, calunnia, superbia, stoltezza» (Marco 7:21-22)?

Se il mio cuore é cosi, riuscird forse a modificarlo con atti di volonta, decisioni,
buoni propositi? Il tentativo di forzare la natura profonda del proprio essere
con I'uso della volonta non puo che naufragare e portare a complicazioni
ancora piu gravi. L'unica decisione da prendere € quella di lasciare che la verita
entri nel cuore e ne riveli il contenuto. E la parola di Dio che deve penetrare nel
cuore e compiere la sua opera di salutare giudizio:

e « Perché la parola di Dio e vivente ed efficace, piu affilata di qualunque
spada a due tagli, e penetra fino a dividere I'anima dallo spirito, le
giunture dalle midolla; e giudica i sentimenti e i pensieri del cuore»
(Ebrei 4:12).

E questo non puo essere fatto una volta per tutte, in modo generico e
complessivo al momento della conversione; perché continuamente io sono
spinto ad autoimbrogliarmi, a lasciare in ombra aspetti poco gradevoli della
mia personalita, a nascondermi davanti alla voce di Dio che mi chiama e mi
chiede: dove sei? La parola di Dio deve essere di casa dentro di me, in modo
che possa compiere la sua opera di illuminazione e di giudizio.

Ma aprirsi alla parola di Dio che giudica significa anche aprirsi alla parola di Dio
che perdona e guarisce:


javascript:popup('Tito%203:3','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Romani%207:7-25','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Marco%2012:28-34','Riveduta+2020'%20);

e «Se confessiamo i nostri peccati, Egli € fedele e giusto da perdonarci i
peccati e purificarci da ogni iniquita» (I Giovanni 1:9);
«... affinché il comandamento della legge fosse adempiuto in noi che
camminiamo non secondo la carne, ma secondo lo Spirito» (Romani
8:4).

Dio perdona e guarisce; cosi bisogna dire, e non soltanto «perdona», affinché
non si pensi ad un'assoluzione puramente giuridica che, pur cambiando la
posizione dell'uomo davanti a Dio, lo lasci praticamente come prima, in balia
del suo brutto carattere, dei suoi impulsi aggressivi, delle sue voglie
indecorose. Un certo modo di intendere la giustificazione per fede puo farci
ritenere, come gli scribi del vangelo, che per Gesu sia piu facile dire: «I tuoi
peccati ti sono rimessi», piuttosto che: «Alzati e cammina». Siamo tutti
spiritualmente paralitici, incapaci di frenare i nostri istinti distruttivi, di
dominare i nostri impulsi, di dirigere i nostri desideri, di avere sentimenti
diversi da quelli che abbiamo. Ma la parola di Dio si rivolge a noi e ci dice:
«Alzati e cammina!». Cosi adesso sappiamo che « camminiamo non secondo la
carne, ma secondo lo Spirito» (Romani 8:4).

Lo Spirito, quindi, € il vero rimedio ai desideri incontrollabili della nostra
recalcitrante natura:

e «Or o dico: camminate secondo lo Spirito e non adempirete i desideri
della carne» (Galati 5:16).

Se ci sembra di non poter fare quello che vorremmo perché ci sentiamo spinti
dai desideri della carne, non possiamo far altro che esporci ad altri desideri,
ancora piu forti ma contrari: quelli dello Spirito.

e <« Perché la carne ha desideri contrari allo Spirito e lo Spirito ha desideri
contrari alla carne; sono cose opposte tra di loro; in modo che non
potete fare quel che vorreste» (Galati 5:17).

Lo Spirito di Dio, che & stato sparso tra gli uomini dopo la morte e la
risurrezione di Gesu Cristo, e che quando ¢ lasciato liberamente agire costringe
gli uomini a compiere la volonta di Dio, € il vero compimento del proposito che
Dio ha espresso nella sua legge. Pur sapendo che gli uomini, da soli, non
avrebbero mai potuto osservare pienamente i suoi comandamenti, Dio ha
voluto esprimere in essi il suo desiderio di essere tra gli uomini, la sua
aspirazione a vedere compiuta, qui sulla terra, la sua volonta, come € compiuta
nel cielo. E nella formulazione stessa dei comandamenti & nascosta una
promessa: la promessa che un giorno questi comandamenti saranno osservati,
che la sua volonta sara fatta anche in terra. Gli imperativi dei comandamenti
possono infatti essere tradotti anche con tempi futuri: non avrai altri dei nel
mio cospetto; non userai il nome dell'Eterno invano; non ucciderai; non
ruberai; e cosi via.

E questo € avvenuto. Gesu Cristo € I'uomo in cui Dio si € «compiaciuto»,
I'uomo che ha interamente compiuto la legge e tutta la volonta del Padre suo,
I'uomo in cui Dio ha fatto, qui sulla terra, guello che ha voluto.


javascript:popup('Romani%208:4','Riveduta+2020'%20);

Chi crede in Gesu Cristo riceve il suo Spirito, e lasciandosi condurre dallo
Spirito non deve piu temere di infrangere la legge, perché, come dice Paolo:

e « Se siete condotti dallo Spirito, voi non siete sotto la legge» (Galati
5:18).

Questo pero non significa che come credenti siamo sopra la legge, che noi
stessi siamo diventati legislatori e giudici, al di la del bene e del male. Significa
invece che non siamo piu sotto la maledizione della legge (Galati 3: 13),
perché il sangue di Gesu Cristo ci purifica dai peccati commessi e lo Spirito di
Dio ci conduce su strade del tutto nuove, dove non capita piu di imbattersi nei
minacciosi cartelli ammonitori della legge, perché lo Spirito stesso compie in
noi «la buona, accettevole e perfetta» volonta di Dio.

e « Il frutto dello Spirito € amore, gioia, pace, pazienza, benevolenza,
bonta, fedelta, dolcezza, temperanza; contro queste cose non c'é legge»
(Galati 5:22-23).

(da "Le dieci parole") (Notizie su Israele)



javascript:popup('Galati%203:%2013','Riveduta+2020'%20);
https://www.ilvangelo-israele.it/biblio/Dieci_parole.html
https://www.ilvangelo-israele.it

