
Il nono comandamento 

Dio protegge la societàà  

di Marcello Cicchese 

«Non attestare il falso contro il tuo prossimo» (Esodo 20:16).  

«Gli altri possono dire di me quello che vogliono, non mi interessa. Io tiro 
diritto per la mia strada, senza preoccuparmi di quello che dice la gente.» Sono 
parole che qualche volta capita di sentire; e forse anche a noi, in qualche 
occasione, sarà sfuggito di bocca qualcosa del genere. Se però, in una delle 
solite code che si formano in città, la mia macchina viene tamponata e al vigile 
che sopraggiunge sento raccontare da uno dei presenti che sono stato io a fare 
retromarcia, perdo di colpo tutta la mia imperturbabilità nei confronti di quello 
che dicono gli altri. Reclamo giustizia; pretendo che giustizia sia fatta sulla 
base della verità; e mi aspetto che la verità venga fuori dalle parole di chi era 
presente ai fatti.  
  La posizione che ogni uomo occupa nella società dipende in modo essenziale 
da quello che altri dicono di lui. Anzi, poiché le relazioni sociali fanno parte 
integrante della persona, e poiché quello che si dice di un uomo può 
influenzare in modo determinante queste relazioni, si può dire che la vita 
stessa di un uomo è legata alla testimonianza che altri rendono di lui. 
  Si può capire allora il fine a cui mira il nono comandamento: impedire che 
l'uomo venga colpito nei suoi rapporti con la comunità attraverso parole 
menzognere riferite da altri su di lui.  
  Se con i tre comandamenti precedenti Dio aveva inteso proteggere l'uomo 
nella sua persona fisica, nella sua famiglia e nella sua libertà, con questo 
comandamento Egli vuole proteggere l'uomo nella sua vita sociale. Infatti, 
l'elemento nuovo che entra in gioco a questo punto è proprio la comunità 
organizzata, con i suoi tribunali, le sue sentenze, i suoi testimoni. Dio sa bene 
che dopo la caduta gli uomini mantengono fra di loro rapporti difficili e 
pericolosi, ma non per questo rinuncia al proposito di farli vivere insieme. E per 
porre un freno agli inevitabili incidenti provocati da prepotenze, soverchierie e 
imbrogli, ordina che si costituiscano dei luoghi in cui si eserciti la giustizia, in 
cui i torti e le ragioni siano rettamente stabiliti e i colpevoli adeguatamente 
puniti.  

• «Quando sorgerà una lite fra alcuni, e verranno in giudizio, i giudici che li 
giudicheranno assolveranno l'innocente e condanneranno il colpevole» 
(Deuteronomio 25:1).  

Poiché in Israele non esisteva una forza pubblica che potesse impedire i delitti 
prevenendoli, l'unico argine al dilagare dei crimini stava proprio nel potere 
deterrente delle pene inflitte dai giudici. E poiché i metodi di indagine di quel 
tempo erano deboli e poco usati, la sentenza dei giudici si basava quasi 
esclusivamente sulle parole dei testimoni.  
  Di qui si capisce l'importanza dei testimoni.  



  In un certo senso, i testimoni finivano per essere anche dei giudici. E 
diventavano addirittura carnefici quando, in caso di condanna a morte, erano 
chiamati ad addossarsi la responsabilità della sentenza scagliando per primi la 
pietra contro i colpevoli (Deuteronomio 17:7).  
  Naturalmente, i tribunali istituiti non davano sempre garanzie assolute di 
giustizia: anche in Israele esistevano giudici corrotti e testimoni falsi. I profeti 
si scagliarono più volte contro i pervertitori del diritto e della giustizia (Isaia 
1:23, Amos 5:12, Michea 3:9). Ma Dio, pur annunciando il suo giudizio sui 
magistrati iniqui, continua a volere che sulla terra esistano dei luoghi in cui si 
amministri la giustizia, come per ricordare che una giustizia esiste ed 
appartiene a Lui.  

• «Stabilisciti dei giudici e dei magistrati in tutte le città che l'Eterno, il tuo 
Dio, ti dà, tribù per tribù; ed essi giudicheranno il popolo con giusti 
giudizi. Non pervertirai il diritto, non avrai riguardi personali e non 
accetterai donativi; perché  il dono acceca gli occhi dei savi e corrompe 
le parole dei giusti. La giustizia, solo la giustizia seguirai, a/finché tu viva 
e possegga il paese che l'Eterno, il tuo Dio, ti dà» (Deuteronomio 
16:18-20).  

«Lodino la forza del Re che ama la giustizia; sei tu che hai stabilito il 
diritto, che hai esercitato in Giacobbe il diritto e la giustizia» (Salmo 
99:4).  

Questo aspetto dell'opera di Dio in terra ci assicura che l'esigenza di giustizia 
che ogni tribunale umano esprime attraverso la sua sola esistenza, sarà un 
giorno pienamente soddisfatta. Verrà il momento in cui Dio pronuncerà, con 
giustizia e verità, il suo giudizio definitivo su ogni uomo e su ogni nazione.  

• «Ma il Signore siede come re in eterno; egli ha preparato il suo trono per 
il giudizio. Egli giudicherà il mondo con giustizia, giudicherà il popolo con 
rettitudine» (Salmo 9:8-9).  

Secondo qualcuno, la giustizia umana riposa soltanto sulla forza, e le norme di 
legge non fanno che esprimere i rapporti di forza esistenti tra i vari gruppi 
sociali di una nazione. In altre parole, la legge scritta non sarebbe altro che la 
legge del più forte. In buona parte questo può anche essere vero, ma tanto 
più, allora, i cristiani devono ricordare sempre e far sapere che alla lunga si 
riconoscerà che il più forte è Dio, e che «gli affamati e assetati della giustizia » 
un giorno saranno saziati. Anche in un mondo di violenza, Dio vuole che ci sia 
qualcosa che ricordi la sua giustizia, fondata non sulla menzogna e la 
prepotenza, ma sulla verità e la pace.  

• «Queste sono le cose che dovete fare: dite la verità ciascuno al suo 
prossimo; fate giustizia, alle vostre porte, secondo verità e per la pace» 
(Zaccaria 8:16).  

L'azione del falso testimone è dunque di una gravità estrema. Con la sua 
menzogna non solo commette il male colpendo l'altro, ma lo fa attraverso un 
ordinamento sociale che Dio ha disposto proprio per punire chi commette il 

javascript:popup('Isaia%201:23,','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Isaia%201:23,','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Amos%205:12','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Michea%203:9','Riveduta+2020'%20);


male. Quindi, non soltanto danneggia il prossimo, come l'omicida, l'adultero e il 
ladro, ma perverte anche il diritto e la giustizia, e quindi inserisce nella società 
un elemento di sfiducia e di disgregazione.  
  Il falso testimone è particolarmente colpevole perché commette ingiustizia 
servendosi di un ordinamento di giustizia.  
  È nel processo contro Gesù che l'uomo ha raggiunto il culmine dell'uso 
fraudolento della giustizia. Gesù non è stato fatto fuori in segreto, assassinato 
nell'ombra dalla mano di qualche sicario, ma è stato pubblicamente 
«giustiziato», sulla base di una sentenza pronunciata da chi aveva l'autorità 
per farlo. I Giudei come falsi testimoni, e i Gentili come giudici iniqui, si sono 
accordati per colpire l'unico uomo sulla terra che aveva sempre parlato 
secondo verità e aveva sempre agitò per la pace. Invece di esercitare la 
giustizia secondo verità, gli uomini hanno «soffocato la verità con l'ingiustizia» 
(Romani 1:8).  
  Tuttavia, nel caso di Gesù i testimoni non giocarono un ruolo decisivo. La 
sentenza contro Gesù non avvenne perché dei giudici in buona fede furono 
fuorviati da deposizioni false: non la menzogna dei testimoni provocò la 
crocifissione di Gesù, ma la verità detta da Lui stesso. Le parole di verità con 
cui Gesù si presentò come il Re dei Giudei e il Figlio dell'uomo furono 
considerate bestemmia e pazzia. «Chiunque è per la verità ascolta la mia 
voce», affermò l'imputato Gesù nel luogo in cui si sarebbe dovuto esercitare la 
giustizia secondo verità, ma il magistrato, interessato soltanto ai rapporti di 
forza, non seppe far altro che rispondere con la cinica domanda: «Che cos'è la 
verità?» (Giovanni 18:38).  
  Nella Bibbia il contrario di verità è menzogna. Gesù è la verità e il diavolo è il 
padre della menzogna. Quindi, chi fa uso di bugie per far sì che altri vengano 
colpiti, merita pienamente il titolo di «progenie del diavolo» (Giovanni 8:44); 
perché proprio questa è l'opera del· diavolo: prendere in inganno e colpire gli 
uomini per mezzo delle sue falsità.  
  Il nono comandamento non difende un principio astratto di veracità assoluta: 
esso richiede di «non attestare il falso a danno della vita del prossimo» 
(Levitico 19:16). Non è quindi dentro di me, nella profondità della mia 
coscienza, che devo guardare, ma fuori di me, verso l'altro, per chiedermi quali 
potranno essere gli effetti che il mio prossimo dovrà subire in conseguenza 
delle parole che sto per dire su di lui.  
  È difficile esagerare l'importanza delle parole quando queste hanno per 
oggetto un'altra persona. Ogni parola che dico a Tizio su Caio contribuisce a 
determinare la qualità della relazione tra Tizio e Caio. E la cosa è ancora più 
grave se il mio interlocutore non è una persona singola ma un gruppo di 
persone o un' assemblea pubblica o la giuria di un tribunale. Di quanto cresce 
l'importanza sociale del mio interlocutore, di tanto cresce la gravità delle 
conseguenze delle parole che dico sull'altro. Fino al punto che le parole 
possono diventare pietre che uccidono. E anche se la «lapidazione» può 
apparire qualche volta giusta e meritata, il testimone è comunque tenuto a 
riconoscere la pietra che ha lanciato per primo e ad assumersene la 
responsabilità. Non gli è possibile nascondersi dietro la pretesa di una 
distaccata estraneità: il testimone è, sempre, anche un giudice.  
  Le occasioni che possono indurre al peccato di falsa testimonianza sono 

javascript:popup('Romani%201:8','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Giovanni%2018:38','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Giovanni%208:44','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Levitico%2019:16','Riveduta+2020'%20);


moltissime, e neppure sono facilmente evitabili, perché appartengono alla sfera 
dei normali rapporti umani. Se la mia vita scorre vicino a quella di un altro, 
inevitabilmente vengo a conoscere fatti della sua vita e aspetti della sua 
persona; e ogni volta che ne parlo con altri assumo il ruolo del testimone, con 
il continuo rischio di diventare un falso testimone. Infatti, proprio attraverso 
quel modo apparentemente innocuo di riferire con obiettività fatti della vita 
altrui prende consistenza quella diffusa forma di falsa testimonianza che è la 
diffamazione. La diffamazione attenta alla vita stessa dell'uomo, perché lo 
colpisce nella sua dimensione sociale. Non arriva ad offendere la persona fisica 
dell'altro, ma ne offusca l'immagine pubblica, facendo così in modo che sia la 
società a colpirlo. Parole menzognere dette nelle sedi opportune e nei momenti 
adatti possono produrre ferite più devastanti di quelle di un pugnale. Si capisce 
allora perché l'Eterno ordina:  

• « Non andrai qua e la facendo il diffamatore fra il tuo popolo, né ti 
presenterai ad attestare il falso a danno della vita del tuo prossimo» 
(Levitico 19:16).  

Anche Gesù sottolinea la gravità delle false testimonianze e delle diffamazioni 
mettendole tra le cose che escono dal cuore e contaminano l'uomo (Matteo 
15:19).  
  È diritto di ogni uomo che si parli di lui con verità. Perciò, chi non è sicuro di 
poter parlare di un altro con verità, è tenuto a tacere. In ogni caso; è sempre 
molto rischioso parlare di un altro, anche se qualche volta è necessario. È 
molto più naturale e giusto parlare con l’altro. Parlare di un altro per riferire 
cose buone e vere è sempre lecito, anzi è utile, perché è una forma di 
propaganda al bene. Ma parlare di un altro per riferire cose cattive, anche se 
vere, è già l'inizio di un processo. È vero che anche i processi devono essere 
fatti, qualche volta, ma allora, prima di iniziare un processo, sarebbe bene 
porsi con sincerità domande come queste: le cose da riferire sono vere? perché 
devono essere riferite? a chi devono essere riferite? c'è qualcosa da dire prima 
alla persona interessata? E anche quando in coscienza ci sembrerà di dover 
prendere su di noi lo sgradevole compito di riferire cose negative su un altro, 
questo dovrà essere fatto nella speranza di togliere il male, non di diffonderlo.  
Dovremo insomma essere ben convinti di star compiendo un servizio alla verità 
e alla giustizia, facendo attenzione che questo non diventi un pretesto per 
coprire la nostra malizia, perché ogni richiamo alla giustizia ci conduce di filato 
davanti a Dio, il quale è pronto ad ascoltare le nostre parole di testimonianza, 
ma certamente non si lascia ingannare.  
  Sappiamo inoltre che da quando è venuto Gesù Cristo il male non si elimina 
con l'annientamento del peccatore. Con il suo esempio Gesù ci ha mostrato che 
il «giudizio» da portare su chi sbaglia consiste in quella singolare forma di 
«umiliazione» che si arreca all'altro rispondendo all'odio con l'amore, alla 
menzogna con la verità, all'ingiustizia con la pace.  
  Accettando di essere processato in modo ingiusto, Gesù Cristo fece il 
processo all'ingiustizia e lo vinse. Le parole del centurione romano: 
«Veramente, quest'uomo era giusto», furono, dopo tante false testimonianze, 
una testimonianza verace resa alla giustizia manifestata in Cristo. In Lui anche 

javascript:popup('Matteo%2015:19','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Matteo%2015:19','Riveduta+2020'%20);


la nostra ingiustizia è stata processata e condannata, e noi siamo stati 
dichiarati giusti sulla base della testimonianza d'amore del «fedel testimone» 
(Apocalisse 1:5). Rispondendo con gratitudine a questo amore, possiamo 
accogliere di buon grado l'invito del Signore:  

• «Amate dunque la verità e la pace» (Zaccaria 8:19).  

(da “Le dieci parole”)   		 	 	 	 	 	 (Notizie su Israele)

https://www.ilvangelo-israele.it/biblio/Dieci_parole.html
https://www.ilvangelo-israele.it

