Il nono comandamento

Dio protegge la societaa

di Marcello Cicchese

«Non attestare il falso contro il tuo prossimo» (Esodo 20:16).

«Gli altri possono dire di me quello che vogliono, non mi interessa. Io tiro
diritto per la mia strada, senza preoccuparmi di quello che dice la gente.» Sono
parole che qualche volta capita di sentire; e forse anche a noi, in qualche
occasione, sara sfuggito di bocca qualcosa del genere. Se pero, in una delle
solite code che si formano in citta, la mia macchina viene tamponata e al vigile
che sopraggiunge sento raccontare da uno dei presenti che sono stato io a fare
retromarcia, perdo di colpo tutta la mia imperturbabilita nei confronti di quello
che dicono gli altri. Reclamo giustizia; pretendo che giustizia sia fatta sulla
base della verita; e mi aspetto che la verita venga fuori dalle parole di chi era
presente ai fatti.

La posizione che ogni uomo occupa nella societa dipende in modo essenziale
da quello che altri dicono di lui. Anzi, poiché le relazioni sociali fanno parte
integrante della persona, e poiché quello che si dice di un uomo puo
influenzare in modo determinante queste relazioni, si puo dire che la vita
stessa di un uomo ¢ legata alla testimonianza che altri rendono di lui.

Si puo capire allora il fine a cui mira il nono comandamento: impedire che
I'uomo venga colpito nei suoi rapporti con la comunita attraverso parole
menzognere riferite da altri su di lui.

Se con i tre comandamenti precedenti Dio aveva inteso proteggere I'uomo
nella sua persona fisica, nella sua famiglia e nella sua liberta, con questo
comandamento Egli vuole proteggere I'uomo nella sua vita sociale. Infatti,
I'elemento nuovo che entra in gioco a questo punto € proprio la comunita
organizzata, con i suoi tribunali, le sue sentenze, i suoi testimoni. Dio sa bene
che dopo la caduta gli uomini mantengono fra di loro rapporti difficili e
pericolosi, ma non per questo rinuncia al proposito di farli vivere insieme. E per
porre un freno agli inevitabili incidenti provocati da prepotenze, soverchierie e
imbrogli, ordina che si costituiscano dei luoghi in cui si eserciti la giustizia, in
cui i torti e le ragioni siano rettamente stabiliti e i colpevoli adeguatamente
puniti.

e «Quando sorgera una lite fra alcuni, e verranno in giudizio, i giudici che li
giudicheranno assolveranno l'innocente e condanneranno il colpevole»
(Deuteronomio 25:1).

Poiché in Israele non esisteva una forza pubblica che potesse impedire i delitti
prevenendoli, lI'unico argine al dilagare dei crimini stava proprio nel potere
deterrente delle pene inflitte dai giudici. E poiché i metodi di indagine di quel
tempo erano deboli e poco usati, la sentenza dei giudici si basava quasi
esclusivamente sulle parole dei testimoni.

Di qui si capisce l'importanza dei testimoni.



In un certo senso, i testimoni finivano per essere anche dei giudici. E
diventavano addirittura carnefici quando, in caso di condanna a morte, erano
chiamati ad addossarsi la responsabilita della sentenza scagliando per primi la
pietra contro i colpevoli (Deuteronomio 17:7).

Naturalmente, i tribunali istituiti non davano sempre garanzie assolute di
giustizia: anche in Israele esistevano giudici corrotti e testimoni falsi. I profeti
si scagliarono piu volte contro i pervertitori del diritto e della giustizia (Isaia
1:23, Amos 5:12, Michea 3:9). Ma Dio, pur annunciando il suo giudizio sui
magistrati iniqui, continua a volere che sulla terra esistano dei luoghi in cui si
amministri la giustizia, come per ricordare che una giustizia esiste ed
appartiene a Lui.

e «Stabilisciti dei giudici e dei magistrati in tutte le citta che I'Eterno, il tuo
Dio, ti da, tribu per tribu; ed essi giudicheranno il popolo con giusti
giudizi. Non pervertirai il diritto, non avrai riguardi personali e non
accetterai donativi; perché il dono acceca gli occhi dei savi e corrompe
le parole dei giusti. La giustizia, solo la giustizia sequirai, a/finché tu viva
e possegga il paese che I'Eterno, il tuo Dio, ti da» (Deuteronomio
16:18-20).

«Lodino la forza del Re che ama la giustizia; sei tu che hai stabilito il
diritto, che hai esercitato in Giacobbe il diritto e la giustizia» (Salmo
99:4).

Questo aspetto dell'opera di Dio in terra ci assicura che |'esigenza di giustizia
che ogni tribunale umano esprime attraverso la sua sola esistenza, sara un
giorno pienamente soddisfatta. Verra il momento in cui Dio pronuncera, con
giustizia e verita, il suo giudizio definitivo su ogni uomo e su ogni nazione.

e «Ma il Signore siede come re in eterno; egli ha preparato il suo trono per
il giudizio. Egli giudichera il mondo con giustizia, giudichera il popolo con
rettitudine» (Salmo 9:8-9).

Secondo qualcuno, la giustizia umana riposa soltanto sulla forza, e le norme di
legge non fanno che esprimere i rapporti di forza esistenti tra i vari gruppi
sociali di una nazione. In altre parole, la legge scritta non sarebbe altro che la
legge del piu forte. In buona parte questo puo anche essere vero, ma tanto
piu, allora, i cristiani devono ricordare sempre e far sapere che alla lunga si
riconoscera che il piu forte & Dio, e che «gli affamati e assetati della giustizia »
un giorno saranno saziati. Anche in un mondo di violenza, Dio vuole che ci sia
qualcosa che ricordi la sua giustizia, fondata non sulla menzogna e la
prepotenza, ma sulla verita e la pace.

e «Queste sono le cose che dovete fare: dite la verita ciascuno al suo
prossimo; fate giustizia, alle vostre porte, secondo verita e per la pace»
(Zaccaria 8:16).

L'azione del falso testimone € dunque di una gravita estrema. Con la sua
menzogna non solo commette il male colpendo l'altro, ma lo fa attraverso un
ordinamento sociale che Dio ha disposto proprio per punire chi commette il


javascript:popup('Isaia%201:23,','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Isaia%201:23,','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Amos%205:12','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Michea%203:9','Riveduta+2020'%20);

male. Quindi, non soltanto danneggia il prossimo, come |I'omicida, I'adultero e il
ladro, ma perverte anche il diritto e la giustizia, e quindi inserisce nella societa
un elemento di sfiducia e di disgregazione.

Il falso testimone & particolarmente colpevole perché commette ingiustizia
servendosi di un ordinamento di giustizia.

E nel processo contro Gesu che I'uomo ha raggiunto il culmine dell'uso
fraudolento della giustizia. Gesu non € stato fatto fuori in segreto, assassinato
nell'ombra dalla mano di qualche sicario, ma & stato pubblicamente
«giustiziato», sulla base di una sentenza pronunciata da chi aveva l'autorita
per farlo. I Giudei come falsi testimoni, e i Gentili come giudici iniqui, si sono
accordati per colpire I'unico uomo sulla terra che aveva sempre parlato
secondo verita e aveva sempre agito per la pace. Invece di esercitare la
giustizia secondo verita, gli uomini hanno «soffocato la verita con l'ingiustizia»
(Romani 1:8).

Tuttavia, nel caso di Gesu i testimoni non giocarono un ruolo decisivo. La
sentenza contro Gesu non avvenne perché dei giudici in buona fede furono
fuorviati da deposizioni false: non la menzogna dei testimoni provoco la
crocifissione di Gesu, ma la verita detta da Lui stesso. Le parole di verita con
cui Gesu si presentd come il Re dei Giudei e il Figlio dell'uomo furono
considerate bestemmia e pazzia. «Chiunque € per la verita ascolta la mia
voce», affermo I'imputato Gesu nel luogo in cui si sarebbe dovuto esercitare la
giustizia secondo verita, ma il magistrato, interessato soltanto ai rapporti di
forza, non seppe far altro che rispondere con la cinica domanda: «Che cos'e la
verita?» (Giovanni 18:38).

Nella Bibbia il contrario di verita € menzogna. Gesu ¢ la verita e il diavolo ¢ il
padre della menzogna. Quindi, chi fa uso di bugie per far si che altri vengano
colpiti, merita pienamente il titolo di «progenie del diavolo» (Giovanni 8:44);
perché proprio questa € I'opera del- diavolo: prendere in inganno e colpire gli
uomini per mezzo delle sue falsita.

Il nono comandamento non difende un principio astratto di veracita assoluta:
esso richiede di «non attestare il falso a danno della vita del prossimo»
(Levitico 19:16). Non & quindi dentro di me, nella profondita della mia
coscienza, che devo guardare, ma fuori di me, verso l'altro, per chiedermi quali
potranno essere gli effetti che il mio prossimo dovra subire in conseguenza
delle parole che sto per dire su di lui.

E difficile esagerare l'importanza delle parole quando queste hanno per
oggetto un'altra persona. Ogni parola che dico a Tizio su Caio contribuisce a
determinare la qualita della relazione tra Tizio e Caio. E la cosa & ancora piu
grave se il mio interlocutore non € una persona singola ma un gruppo di
persone o un' assemblea pubblica o la giuria di un tribunale. Di quanto cresce
I'importanza sociale del mio interlocutore, di tanto cresce la gravita delle
conseguenze delle parole che dico sull'altro. Fino al punto che le parole
possono diventare pietre che uccidono. E anche se la «lapidazione» puo
apparire qualche volta giusta e meritata, il testimone € comunque tenuto a
riconoscere la pietra che ha lanciato per primo e ad assumersene la
responsabilita. Non gli & possibile nascondersi dietro la pretesa di una
distaccata estraneita: il testimone €, sempre, anche un giudice.

Le occasioni che possono indurre al peccato di falsa testimonianza sono


javascript:popup('Romani%201:8','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Giovanni%2018:38','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Giovanni%208:44','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Levitico%2019:16','Riveduta+2020'%20);

moltissime, e neppure sono facilmente evitabili, perché appartengono alla sfera
dei normali rapporti umani. Se la mia vita scorre vicino a quella di un altro,
inevitabilmente vengo a conoscere fatti della sua vita e aspetti della sua
persona; e ogni volta che ne parlo con altri assumo il ruolo del testimone, con
il continuo rischio di diventare un falso testimone. Infatti, proprio attraverso
guel modo apparentemente innocuo di riferire con obiettivita fatti della vita
altrui prende consistenza quella diffusa forma di falsa testimonianza che ¢ la
diffamazione. La diffamazione attenta alla vita stessa dell'uomo, perché lo
colpisce nella sua dimensione sociale. Non arriva ad offendere la persona fisica
dell'altro, ma ne offusca I'immagine pubblica, facendo cosi in modo che sia la
societa a colpirlo. Parole menzognere dette nelle sedi opportune e nei momenti
adatti possono produrre ferite piu devastanti di quelle di un pugnale. Si capisce
allora perché I'Eterno ordina:

e « Non andrai qua e la facendo il diffamatore fra il tuo popolo, né ti
presenterai ad attestare il falso a danno della vita del tuo prossimo»
(Levitico 19:16).

Anche Gesu sottolinea la gravita delle false testimonianze e delle diffamazioni
mettendole tra le cose che escono dal cuore e contaminano I'uomo (Matteo
15:19).

E diritto di ogni uomo che si parli di lui con verita. Percid, chi non & sicuro di
poter parlare di un altro con verita, & tenuto a tacere. In ogni caso; & sempre
molto rischioso parlare di un altro, anche se qualche volta & necessario. E
molto piu naturale e giusto parlare con I'altro. Parlare di un altro per riferire
cose buone e vere € sempre lecito, anzi € utile, perché &€ una forma di
propaganda al bene. Ma parlare di un altro per riferire cose cattive, anche se
vere, & gia l'inizio di un processo. E vero che anche i processi devono essere
fatti, qualche volta, ma allora, prima di iniziare un processo, sarebbe bene
porsi con sincerita domande come queste: le cose da riferire sono vere? perché
devono essere riferite? a chi devono essere riferite? c'é qualcosa da dire prima
alla persona interessata? E anche quando in coscienza ci sembrera di dover
prendere su di noi lo sgradevole compito di riferire cose negative su un altro,
guesto dovra essere fatto nella speranza di togliere il male, non di diffonderlo.
Dovremo insomma essere ben convinti di star compiendo un servizio alla verita
e alla giustizia, facendo attenzione che questo non diventi un pretesto per
coprire la nostra malizia, perché ogni richiamo alla giustizia ci conduce di filato
davanti a Dio, il quale € pronto ad ascoltare le nostre parole di testimonianza,
ma certamente non si lascia ingannare.

Sappiamo inoltre che da quando & venuto Gesu Cristo il male non si elimina
con l'annientamento del peccatore. Con il suo esempio Gesu ci ha mostrato che
il «giudizio» da portare su chi sbaglia consiste in quella singolare forma di
«umiliazione» che si arreca all'altro rispondendo all'odio con I'amore, alla
menzogna con la verita, all'ingiustizia con la pace.

Accettando di essere processato in modo ingiusto, Gesu Cristo fece il
processo all'ingiustizia e lo vinse. Le parole del centurione romano:
«Veramente, quest'uomo era giusto», furono, dopo tante false testimonianze,
una testimonianza verace resa alla giustizia manifestata in Cristo. In Lui anche


javascript:popup('Matteo%2015:19','Riveduta+2020'%20);
javascript:popup('Matteo%2015:19','Riveduta+2020'%20);

la nostra ingiustizia e stata processata e condannata, e noi siamo stati
dichiarati giusti sulla base della testimonianza d'amore del «fedel testimone»
(Apocalisse 1:5). Rispondendo con gratitudine a questo amore, possiamo
accogliere di buon grado l'invito del Signore:

e «Amate dunque la verita e la pace» (Zaccaria 8:19).

(da “Le dieci parole”) (Notizie su Israele)



https://www.ilvangelo-israele.it/biblio/Dieci_parole.html
https://www.ilvangelo-israele.it

